
              ZISWAF ASFA JOURNAL 

                      Zakat, Infaq, Sadaqah, Wakaf 

 

Volume: 1, No. 1, 2023                                                                                           Page: 69-89                    

Wakaf Klasik dan Implementasi Wakaf di Indonesia 
 

Anas Prihadi1, Miftah Nabila2 
1Pusat Kajian Ekonomi Islam, Egypt 
2Pusat Kajian Ekonomi Islam, Egypt 

1Corresponding author: prihadianas@gmail.com 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengkaji konsep wakaf klasik dan implementasinya di Indonesia untuk 

memahami peran wakaf dalam mengatasi kemiskinan dan ketimpangan sosial. Latar 

belakang penelitian didasari oleh potensi besar wakaf di Indonesia sebagai negara dengan 

populasi Muslim terbesar, namun pemanfaatannya belum optimal karena kendala regulasi, 

literasi, dan manajemen. Metode yang digunakan adalah kajian pustaka dengan pendekatan 

deskriptif kualitatif, mengumpulkan dan menganalisis data dari literatur dan sumber terkait. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa perbedaan pandangan ulama klasik tentang wakaf 

menjadikan praktik wakaf modern lebih fleksibel dan dinamis. Wakaf harus dikelola secara 

profesional agar manfaatnya dapat dirasakan oleh penerima (mauquf alaih) dan berkontribusi 

pada pemerataan kekayaan serta penguatan ekonomi umat Islam di Indonesia. Selain itu, 

penerapan wakaf di Indonesia telah diatur secara sistematis melalui undang-undang dan 

Badan Wakaf Indonesia (BWI), memastikan tata kelola wakaf tercatat dan dapat 

dipertanggungjawabkan secara administratif. Dengan pengelolaan yang baik, wakaf 

memiliki potensi berkelanjutan sebagai instrumen sosial-ekonomi yang efektif. 

Kata  Kunci: Wakaf, Implementasi, Indonesia 

 

ABSTRACT 

This study explores the concept of classical waqf and its implementation in Indonesia, 

focusing on the potential of waqf to address poverty and social inequality. Indonesia, with 

the largest Muslim population in the world, has significant potential for waqf; however, its 

utilization has not been optimal due to regulatory, literacy, and management challenges. The 

methodology employed is a literature review with a qualitative descriptive approach, 

involving the collection and analysis of data from relevant literature and sources. The 

findings indicate that differing perspectives among classical scholars regarding waqf 

contribute to more flexible and dynamic modern waqf practices. To ensure that the benefits 

of waqf are felt by recipients (mauquf alaih) and contribute to wealth distribution and the 

economic empowerment of Muslims in Indonesia, waqf must be managed professionally. 

Additionally, the implementation of waqf in Indonesia is systematically regulated by laws 

and overseen by the Indonesian Waqf Board (BWI), which helps ensure proper governance 

and accountability in waqf administration. With effective management, waqf has the potential 

to serve as a sustainable and impactful socio-economic instrument. 

Keywords: Waqf, Implementation, Indonesia. 

Article History: Submitted: 31 March 2023 | Accepted: 29 May 2023 | Available Online: 31 

May 2023. 

 

PENDAHULUAN 

Sebagai negara dengan jumlah populasi Muslim terbesar di dunia, Indonesia 

memiliki potensi wakaf yang besar. Hal tersebut disebabkan karena wakaf merupakan 

mailto:prihadianas@gmail.com


ZISWAF ASFA Journal Volume 1 Number 1 (2023) 

70  

instrumen kebaikan dalam Islam yang memiliki keutamaan, khususnya ibadah dengan 

motivasi agama dan sosial. Wakaf merupakan tulang teras kepada perkembangan 

ekonomi bagi umat Islam dari zaman dahulu sampai saat ini, karena pahala wakaf akan 

selalu mengalir meskipun wakif (pemberi wakaf) telah wafat. Dalam sejarahnya, wakaf 

merupakan instrumen maliyah, yaitu ajaran yang tergolong pada syariat sakral dan suci. 

Maka dari itu, praktik dan realisasi wakaf berkaitan dengan realitas dan kepentingan umat 

di masing-masing negara muslim (termasuk Indonesia). 

Pada praktiknya, wakaf  belum sepenuhnya berjalan tertib dan efisien sehingga 

ada beberapa tantangan yang menyebabkan kondisi tersebut, antara lain belum 

optimalnya tata regulasi wakaf, rendahnya literasi wakaf, kapasitas Nadzir yang rendah, 

serta belum maksimalnya pemanfaataan teknologi.  Akibatnya, potensi wakaf belum bisa 

optimal untuk mengurangi angka kemiskinan dan ketimpangan sosial di Indonesia. 

Padahal seharusnya wakaf bisa menjadi instrumen yang potensial dalam mengatasi dua 

permasalahan tersebut. 

Berdasarkan latar belakang yang telah disebutkan, perlu adanya penelitian yang 

membahas terkait wakaf dalam perspektif fikih klasik dan implementasinya di Indonesia, 

khususnya bagi kalangan mahasiswa atau pelajar sebagai generasi muda yang potensial 

meneruskan implementasinya di Indonesia. Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk 

memaparkan serta mendeskripsikan konsep wakaf klasik, mekanisme serta 

implementasinya di Indonesia. 

METODE PENELITIAN 

Penulisan artikel ini menggunakan metode penelitian kualitatif deskriptif, yang 

bertujuan menghasilkan data berupa gambaran mendalam dalam bentuk kata-kata tertulis 

dan perilaku yang dapat diamati secara langsung (Abdussamad, 2021:30). Pada tahap 

pengumpulan data, peneliti mengumpulkan informasi dari berbagai sumber sekunder 

seperti kajian pustaka, dokumen, dan literatur terkait yang relevan dengan topik wakaf. 

Data yang diperoleh kemudian disajikan dalam bentuk narasi dan gambar untuk 

memberikan gambaran yang komprehensif. Selanjutnya, data tersebut dianalisis secara 

deskriptif dengan cara menguraikan dan menjelaskan fenomena yang ditemukan agar 

mudah dipahami dan memberikan pemahaman yang jelas tentang konsep dan 

implementasi wakaf di Indonesia. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk 

menggambarkan kondisi nyata dan dinamika wakaf secara sistematis tanpa mengubah 



Anas Prihadi, Miftah Nabila | Wakaf Klasik Dan 
Implementasi Wakaf Di Indonesia  

71  

fakta yang ada, sehingga hasil penelitian dapat memberikan kontribusi signifikan dalam 

pengembangan teori dan praktik wakaf di konteks sosial dan hukum Indonesia. Dengan 

demikian, metode ini efektif untuk mengkaji aspek kualitatif yang kompleks dan 

kontekstual dalam studi wakaf. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Tinjauan Umum Tentang Wakaf 

Definisi Wakaf 

Secara etimologi, Kata “Wakaf’ berasal dari bahasa Arab “Waqaf” (Masdar) (Al-

Bajuri, 2020: 146) dan berasal dari suku kata wa, qa, dan fa (waqafa-yakifu-waqfan) yang 

berarti menahan (Al-Ghazy, 2020: 300). Kata Waqafa dalam bahasa Arab bisa berarti At-

tahbis, dan At-tasbil yang mengandung arti sama, yaitu menahan dari melakukan sesuatu 

(Zuaili, 2019: 151) (dalam hal ini harta yang diwakafkan tidak boleh diserahkan kepada 

siapapun selain untuk tujuan amal sesuai amanat dari wakif). 

Secara terminologi, Para ulama berbeda pendapat dalam mendefinisikan wakaf, 

sehingga mereka berbeda dalam memandang hakikat wakaf itu sendiri. Berbagai 

pandangan tentang wakaf menurut istilah sebagai sebagai berikut: 

a. Abu Hanifah 

Wakaf adalah menahan suatu benda yang menurut hukum, tetap milik wakif dalam 

rangka mempergunakan manfaatnya untuk kebajikan. Berdasarkan definisi itu, pemilikan 

harta wakaf tidak lepas dari wakif, bahkan ia dibenarkan menariknya kembali dan boleh 

menjualnya. Jika wakif wafat, harta tersebut menjadi harta warisan buat ahli warisnya. 

Jadi yang timbul dari wakaf hanyalah "menyumbangkan manfaat". Mazhab Hanafi 

mendefinisikan wakaf adalah: "Tidak melakukan suatu tindakan atas suatu benda, yang 

berstatus tetap sebagai hak milik, dengan menyedekahkan manfaatnya kepada suatu pihak 

kebajikan (sosial), baik sekarang maupun akan datang" (Zuhaili, 2020: 300). 

b. Imam Malik 

Mazhab Maliki berpendapat bahwa wakaf tidak melepaskan harta yang 

diwakafkan dari kepemilikan wakif, namun wakaf tersebut mencegah wakif melakukan 

tindakan yang dapat melepaskan kepemilikannya atas harta tersebut kepada orang lain. 

Wakif berkewajiban menyedekahkan manfaatnya serta tidak boleh menarik kembali 

wakafnya. Perbuatan wakif menjadikan manfaat hartanya untuk digunakan oleh mustahiq 

(penerima wakaf), walaupun yang dimilikinya berbentuk upah, atau menjadikan hasilnya 



ZISWAF ASFA Journal Volume 1 Number 1 (2023) 

72  

untuk dapat digunakan, seperti mewakafkan uang. Wakaf dilakukan dengan 

mengucapkan lafadz wakaf untuk masa tertentu sesuai dengan keinginan pemilik. Dengan 

kata lain, pemilik harta menahan benda itu dari pengunaan secara pemilikan, tetapi 

membolehkan pemanfaatan hasilnya untuk tujuan kebaikan, yaitu pemberian manfaat 

benda secara wajar. Perwakafan itu berlaku untuk suatu masa tertentu dan tidak boleh 

disyaratkan sebagai wakaf kekal (selamanya). 

c. Mazhab Syafi’i dan Ahmad bin Hanbal 

Syafi'i dan Ahmad berpendapat bahwa wakaf adalah melepaskan harta yang 

diwakafkan dari kepemilikan wakif, setelah melakukan prosedur perwakafan. Wakif tidak 

berhak melakukan apapun terhadap harta yang diwakafkan, seperti perlakuan pemilik 

dengan cara pemilikannya kepada yang lain, baik dengan tukaran atau tidak. Jika wakif 

wafat, harta yang diwakafkan tidak dapat diwarisi oleh ahli warisnya. Wakif menyalurkan 

manfaat harta yang diwakafkannya kepada mauquf ‘alaih (yang diberi wakaf) sebagai 

sedekah yang mengikat, dimana wakif tidak dapat melarang penyaluran sumbangannya 

tersebut. Apabila wakif melarangnya, maka qhadi (hakim) berhak memaksanya agar 

memberikannya kepada mauquf ‘alaih. Oleh karena itu, mazhab Syafi'i mendefinisikan 

wakaf adalah: "Tidak melakukan suatu tindakan atas suatu benda, yang berstatus sebagai 

milik Allah swt, dengan menyedekahkan manfaatnya kepada suatu kebajikan (social)" 

(Zuhaili, 2020: 154-155). 

Dasar Hukum Wakaf 

Para ahli fikih bersepakat tentang kebolehan wakaf, karena wakaf merupakan 

aktivitas kebaikan (al-birr) dan sarana mendekatkan diri kepada Allah SWT. Wakaf 

memiliki landasan hukum dari Al-Quran dan Sunnah, sebagai berikut: 

a. Al-Qur’an 

Wakaf tidak disebutkan secara sharih dalam Al-Qur’an, akan tetapi wakaf masuk 

dalam keumuman ayat-ayat yang memerintahkan umat Islam untuk berbuat baik, atau 

ayat-ayat yang memerintahkan umat Islam berderma untuk kebaikan. Di antara ayat-ayat 

tersebut dalam Al-Qur’an surat Ali Imron ayat 92, Allah Swt berfirman: 

َ برهرۦ عَلريم  " َّ حَتََّّٰ تنُفرقُوا۟ مِرَّا تُرُبُّونَ ۚ وَمَا تنُفرقُوا۟ مرن شَىْءٍ فإَرنَّ ٱللََّّ  "لَن تَ نَالُوا۟ ٱلْبِر
(Surat Ali Imran: 92)  

‘Kamu sekali-kali tidak sampai kepada kebajikan (yang sempurna), sebelum kamu 

menafkahkan sebahagian harta yang kamu cintai. Dan apa saja yang kamu 

nafkahkan Maka Sesungguhnya Allah mengetahuinya’.  



Anas Prihadi, Miftah Nabila | Wakaf Klasik Dan 
Implementasi Wakaf Di Indonesia  

73  

 

Kata al-birr (kebaikan) terkait erat dengan kata infaq (memberi). Kata al-birr ini 

terletak antara huruf lan (mengandung makna tidak untuk selamanya) dan hatta (hingga 

atau sampai yang berhubungan dengan tindakan). Tiga kata kunci pada ayat ini sering 

kali dijadikan dalil utama dalam wakaf yang bersumber dari Al-Qur’an, (1) kebaikan, (2) 

berinfak, dan (3) harta yang dimiliki adalah paling dicintai. Psikoanalisis mengatakan 

tidak mungkin orang memberikan harta yang paling dicintai kepada orang lain demi 

kebaikan. Analisis itulah kebaikan dalam konteks kata birr sulit untuk dilakukan. Oleh 

para mufasir, model infak seperti ini digolongkan sebagai wakaf, bukan bentuk pemberian 

yang lain (Sesse, 2010: 145-146). 

b. Sunnah 

تَ فَعُ برهر وَوَلَدٍ صَالرحٍ ذَا إر " نْسَانُ انْ قَطَعَ عَمَلُهُ إرلََّّ مرنْ ثَلََثةٍَ مرنْ صَدَقَةٍ جَارريةٍَ وَعرلْمٍ يُ ن ْ  "يَدْعُو لَهُ  مَاتَ الْْر
(HR.Muslim)  

‘Jika meninggal anak adam, maka terputuslah amalnya kecuali tiga perkara; 

shadaqah jariyah, ilmu yang bermanfaat atau anak sholeh yang mendoakannya’.  

 

Hadist tersebut dikemukakan dalam bab wakaf, karena para ulama berpendapat 

bahwa sadaqah jariyah direalisasikan dalam bentuk wakaf yang pahalanya mengalir terus 

menerus kepada wakif (Baedowi, 2003: 12). 

Hikmah Disyariatkan Wakaf 

Dalam buku karya Mustafa Al-Khin yang berjudul Al-Fiqh Al-Manhajy alaa 

Madzhabil Al-Imam As-Syafi’i, ada beberapa hikmah di balik syariat wakaf, antara lain: 

a. Membuka pintu taqarrub (pendekatan diri kepada Allah). 

b. Memastikan komitmen seorang muslim. Seperti firman Allah, manusia dan jin 

tidak diciptakan kecuali untuk beribadah dan menghamba kepada-Nya. 

c. Menekankan pentingnya investasi pahala. Agama Islam mengajarkan kepada 

manusia bahwa di antara sekian banyaknya jenis investasi, wakaf adalah sebuah 

investasi yang paling menguntungkan. 

d. Kemaslahatan umat Islam, saling tolong menolong melalui wakaf ini bertujuan 

untuk memajukan peradaban umat Islam. 

e. Mensejahterakan kaum dhuafa. Wakaf bisa menjadi salah satu solusi untuk 

mengurangi kemiskinan. Sebagian saudara kita yang lemah secara ekonomi dapat 

dibantu dengan memberi modal, misalnya dengan memberi sebagian hasil 

pengembangan harta wakaf produktif. Demikian pula para anak yatim, kaum 



ZISWAF ASFA Journal Volume 1 Number 1 (2023) 

74  

dhuafa, janda-janda, setidaknya dapat diringankan beban hidup mereka dengan 

kontribusi harta wakaf (Al-Khin, 1996: 12). 

Rukun dan Syarat Wakaf 

Wakaf dinyatakan sah apabila telah terpenuhi rukun dan syaratnya. Rukun wakaf 

ada empat (Nawawi, tanpa tahun: 376), yaitu: 

a. Wakif (Orang yang mewakafkan) 

Wakif adalah pihak yang mewakafkan. Wakif harus mempunyai kecakapan hukum 

atau kamalul ahliyah (legal competent) dalam membelanjakan hartanya (tasharruf al-

mal). Kecakapan tersebut meliputi beberapa kriteria, seperti merdeka, berakal sehat, 

baligh, dan kewenangannya tidak dibatasi lantaran keterbelakangan mental atau lalai 

(Zuhaili, 2020: 177). 

Berkenaan dengan pelepasan benda wakaf oleh wakif muncul perbedaan pendapat 

tentang status kepemilikan benda yang sudah diwakafkan. Kepemilikan, hanya Abu 

Hanifah yang mengatakan bahwa harta yang diwakafkan adalah tetap milik si wakif. 

Pendapat ini berimplikasi pada kewenangan wakif untuk men-tasharuf-kan harta wakaf 

sesuai dengan keinginannya, termasuk menghibahkan, menjual dan mewariskan. Ia 

memandang bahwa wakaf itu seperti ariyah (pinjam meminjam), di mana benda di tangan 

peminjam sebagai pihak yang mengambil manfaat benda tersebut. Menurutnya wakaf 

mempunyai kepastian hukum hanya dalam tiga hal: 

1) Wakaf masjid. 

2) Wakaf bila diputuskan oleh hakim. 

3) Bila benda wakaf dihubungkan dengan kematian si wakif yaitu wakaf wasiat. 

Selain Abu Hanifah, Imam Malik juga berpendapat sama bahwa harta wakaf masih milik 

si wakif. Pendapat inilah yang mempengaruhinya hingga ada pembedaan antara wakaf 

muabbad dan wakaf muaqqat (Al-Kabisi, 2004: 38-60). 

b. Mauquf Bih (barang atau harta yang diwakafkan) 

Adapun barang atau harta yang diwakafkan, yaitu sebagai berikut (Al-Khin, tanpa 

tahun:219): 

1) Barang yang diwakafkan harus harta benda, Maka tidak boleh mewakafkan 

manfaatnya saja tanpa bendanya, begitu pula manfaat yang sifatnya Muaqata 

(sementara) seperti mewakafkan rumahnya setahun atau Muabadah (Selamanya). 



Anas Prihadi, Miftah Nabila | Wakaf Klasik Dan 
Implementasi Wakaf Di Indonesia  

75  

2) Barang yang diwakafkan betul-betul sepenuhnya milik orang yang mewakafkan 

berfaidah atau bermanfaat. 

3) Barang yang diwakafkan harus Mubah (dibolehkan) baik menurut Syara’, seperti 

barang-barang yang memabukan, melalaikan dan kitab-kitab yang menyesatkan, 

karena mewakafkan sesuatu yang mendekatkan kepada maksiat itu dilarang. 

4) Barang yang diwakafkan harus bersifat tetap dan jelas, baik jelas menurut ukuran 

maupun jenis barang yang diwakafkan, seperti tidak boleh mewakafkan makanan 

karena tidak ada faidahnya kecuali dengan menghabiskannya. 

c. Mauquf ‘alaih (pihak yang diberi wakaf atau peruntukan wakaf) 

Mauquf ‘alaih dalam literatur fikih diartikan sebagai orang yang diserahi 

mengelola harta wakaf, yang sering disebut nadzir, kadang juga peruntukan harta wakaf. 

Dalam buku Al-Fiqh Al-Islam wa adilatuhu karya Syekh Wahbah Zuhaili, mauquf ‘alaih 

atau Pihak yang diberi wakaf itu terbagi menjadi dua, yaitu: Pertama penerima wakaf 

yang ditentukan (kepada satu institusi atau banyak), Kedua yang tidak ditentukan (tidak 

terbatas), seperti wakaf kepada fakir miskin, ulama, pejuang jihad, masjid-masjid, kabah, 

sekolah. Syarat-syaratnya antara lain: 

1) Untuk penerima wakaf yang telah ditentukan, syaratnya adalah memungkinkan 

untuk memiliki benda wakaf tersebut, misalnya mewakafkan masjid kepada bayi 

yang masih dalam kandungan atau mewakafkan Al-Qur’an kepada orang kafir, 

maka pelaksanan wakaf tersebut tidaklah sah dikarenakan si penerima wakaf tidak 

memungkinkan memiliki benda wakaf tersebut. 

2) Syarat untuk penerima wakaf yang tidak ditentukan adalah tidak boleh wakaf atas 

maksiat. Karena itu merupakan jembatan untuk menuju maksiat, sedangkan 

tujuan wakaf sendiri hanya semata-mata untuk mendekatkan diri kepada Allah 

SWT (Zuhaili, 2020: 187-188). 

d. Shigat 

Shigat atau ikrar adalah (lafadz) pernyataan dalam penyerahan wakaf oleh wakif dengan 

lisan, isyarat yang dipahami dan tertulis secara jelas atau kinayah, Dalam hal ini terdapat 

perbedaan antara ulama madzhab mengenai ijab dan kabul sebagai berikut: 

1) Madzhab ulama Hanafi dan Hanbali 

Apabila wakaf Mu’ayan (ditentukan kepada satu institusi atau banyak) salah 

satunya hanya menggunakan ijab saja tanpa menggunakan Kabul, begitu juga 



ZISWAF ASFA Journal Volume 1 Number 1 (2023) 

76  

Ghairu Mu’ayan (yang tidak terbatas atau banyak) Ulama sepakat, seperti 

menurut Hanafi “tanah ini diwakafkan selamanya kepada fakir miskin”. 

2) Madzhab ulama Syafii dan maliki Sebagian ulama Hanbali 

Apabila wakaf Mu’ayan Wajib menggunakan ijab dan Kabul (Zuhaili, 2020: 197) 

Macam-Macam Wakaf 

Berdasarkan Peruntukan wakaf dibagi menjadi dua macam: 

a. Wakaf Ahliy 

Wakaf Ahliy adalah wakaf yang ditujukan kepada orang-orang tertentu, seorang 

atau lebih, keluarga si wakif. Wakaf seperti ini juga disebut wakaf Dzurri. Apabila ada 

seseorang mewakafkan sebidang tanah kepada anaknya, lalu kepada cucunya, wakafnya 

sah dan yang berhak mengambil manfaatnya adalah mereka yang ditunjuk dalam 

pernyataan wakaf. Wakaf jenis ini (wakaf ahli/dzurri) kadang-kadang juga disebut wakaf 

'alal aulad, yaitu wakaf yang diperuntukkan bagi kepentingan dan jaminan sosial dalam 

lingkungan keluarga, lingkungan kerabat sendiri (Sabiq, 1971: 378). 

Pada perkembangan selanjutnya, wakaf ahli untuk saat ini dianggap kurang dapat 

memberikan manfaat bagi kesejahteraan umum, karena sering menimbulkan kekaburan 

dalam pengelolaan dan pemanfaatan wakaf oleh keluarga yang diserahi harta wakaf. Di 

beberapa Negara tertentu, seperti: Mesir, Turki, Maroko dan Aljazair, wakaf untuk 

keluarga (ahli) telah dihapuskan, karena pertimbangan dari berbagai segi, tanah-tanah 

wakaf dalam bentuk ini dinilai tidak produktif. (Baedowi, 2003: 16) 

b. Wakaf Khairi 

Wakaf Khairi adalah wakaf yang ditujukan untuk kepentingan kemasyarakatan 

(kebajikan umum). Wakaf ini ditujukan untuk kepentingan umum dengan tidak terbatas 

pada aspek penggunannya, mencakup semua aspek untuk kepentingan dan kesejahteraan 

umat manusia pada umumnya. Seperti wakaf yang diserahkan untuk sekolah, rumah sakit, 

dan lain sebagainya (Zuhaili, 2020: 154-155). 

Dari tinjauan penggunaannya, wakaf ini lebih banyak manfaatnya daripada wakaf 

ahli, karena tidak terbatasnya pihak-pihak yang mengambil manfaat. Sesungguhnya jenis 

wakaf ini yang sesuai dengan hakikat wakaf dan secara substansial, wakaf ini juga 

merupakan salah satu cara membelanjakan (memanfaatkan) harta di jalan Allah Swt. 

Hal yang Membatalkan Wakaf 

Menurut Malikiyah yang bisa membatalkan wakaf, yaitu: 



Anas Prihadi, Miftah Nabila | Wakaf Klasik Dan 
Implementasi Wakaf Di Indonesia  

77  

a. Terjadinya penolakan sebelum qabd (proses penerimaan wakaf), seperti jika wakif 

meninggal langsung atau sakit-sakitan kemudian meninggal tanpa adanya qabd 

sebelum berwakaf maka batal wakafnya, karena qabd adalah syarat wakaf seperti 

didalam hibah. 

b. Berwakaf atas maksiat, seperti kepada gereja atau minuman keras. 

c. Berwakaf kepada kafir harbi, tapi boleh kepada kafitr dhimni. 

d. Berwakaf atas dirinya sendiri dengan orang tidak ada ikatan waris, seperti “saya 

berwakaf dengan fulan”, maka batal wakafnya karena yang dikhusus untuk orang 

yang ada ikatan waris. 

Kedudukan Harta Wakaf 

Wakaf sebagai sarana ibadah untuk mendekatkan diri kepada Allah Swt, serta 

sebagai keseimbangan dalam hidup yang menunjukan keimanan wakif di dalam kebaikan, 

dan menginginkan kemaslahatan untuk umat muslim. Umat muslim telah menunaikannya 

sejak zaman Nabi Muhammad Saw. Contoh besarnya adalah mewakafkan pekaranganan 

mereka tanpa khawatir, mewakafkan hartanya tanpa dikembalikan lagi. Sebagian 

besarnya kebaikan dan mencegah untuk tidak berbuat baik (Al-Khin, 2020: 241) 

Berkenaan dengan asas kepemilikan, pemilikan harta benda mengandung prinsip 

atau konsepsi bahwa semua benda hakikatnya milik Allah Swt. Kepemilikan dalam ajaran 

Islam disebut juga amanah yang mengandung arti bahwa harta yang dimiliki harus 

dipergunakan sesuai dengan ketentuan yang diatur oleh Allah Swt. Konsepsi tersebut 

sesuai dengan firman Allah Swt: 

وَٰتر وَٱلَْْرْضر وَمَا فريهرنَّ ۚ وَهُوَ عَلَىٰ كُل ر شَىْءٍ قَدرير   للَّرَّر مُلْكُ "  "ٱلسَّمَٰ
‘Kepunyaan Allah-lah kerajaan langit dan bumi dan apa yang ada di dalamnya; 

dan Dia Maha Kuasa atas segala sesuatu’ (Al-Maidah: 120) 

 

Sejalan dengan konsep kepemilikan harta dalam Islam, maka harta yang telah 

diwakafkan memiliki akibat hukum, yaitu ditarik dari lalu lintas peredaran hukum yang 

seterusnya menjadi milik Allah, yang dikelola oleh perorangan atau lembaga, sedangkan 

manfaat bendanya digunakan untuk kepentingan umum. Sebagai konsep sosial yang 

memiliki dimensi ibadah, wakaf juga disebut amal sedekah jariyah, dimana pahala yang 

didapat oleh wakif akan selalu mengalir selama harta tersebut masih ada dan bermanfaat. 

Untuk itu, harta yang telah diikrarkan untuk diwakafkan sejak saat itu harta tersebut 

terlepas dari kepemilikan wakif dan kemanfaatannya menjadi hak-hak penerima wakaf. 



ZISWAF ASFA Journal Volume 1 Number 1 (2023) 

78  

Dengan demikian, harta wakaf tersebut menjadi amanat dari Allah kepada orang atau 

badan hukum atau yang disebut nazhir untuk mengurus dan mengelolanya (Baedowi, 

2003: 64). 

Apabila seseorang mewakafkan sebidang tanah untuk pemeliharaan lembaga 

pendidikan atau balai pengobatan yang dikelola oleh suatu yayasan, maka sejak 

diikrarkan sebagai harta wakaf, tanah tersebut terlepas dari hak milik wakif dan 

merupakan amanat pada lembaga atau yayasan yang menjadi tujuan wakaf. Sedangkan 

yayasan tersebut memiliki tanggung jawab penuh untuk mengelola dan 

memberdayakannya secara maksimal demi kesejahteraan masyarakat banyak. 

Implementasi Wakaf di Indonesia 

Pada salah satu isu utama dalam website Komite Nasional Ekonomi dan Keuangan 

Syariah (KNEKS) yang ditulis oleh Urip Budiarto dengan judul Pengembangan 

Digitalisasi dan Intergritas Data wakaf Nasional, menyatakan bahwa Indonesia memiliki 

potensi wakaf yang besarkarena memiliki jumlah populasi muslim terbesar di dunia. Hal 

ini juga didukung oleh publikasi Global Charities Aid Foundation pada tahun 2021 yang 

menjadikan Indonesia sebagai negara paling dermawan di dunia, yakni menempati 

peringkat pertama berdasarkan World Giving Index 2021. 

Berdasarkan data Sistem Informasi Wakaf (SIWAK) yang diakses pada 23 April 

2022, potensi wakaf tanah di Indonesia mencapai 56.254,19 Ha dengan jumlah lokasi 

430.386 wilayah. Kemudian, menurut Badan Wakaf Indonesia (BWI) potensi wakaf tunai 

di Indonesia mencapai Rp180 triliun per tahun. Namun, besarnya potensi wakaf tersebut 

belum bisa dioptimalkan dengan baik. 

Berdasarkan sumber data di atas, mengetahui Implementasi wakaf di Indonesia 

menjadi penting untuk mensejahterakan masyarakat secara umum dan meningkatkan 

perekonomian di Indonesia. 

Konsep Wakaf di Indonesia 

Perwakafan di Indonesia telah diatur dalam Undang-Undang No.41 Tahun 2004 

BAB I pasal 1, dimana wakaf diartikan sebagai perbuatan hukum wakif untuk 

memisahkan dan/atau menyerahkan harta sebagian harta benda miliknya untuk 

dimanfaatkan selamanya atau untuk jangka waktu tertentu sesuai dengan kepentingannya 

guna keperluan ibadah dan/atau kesejahteraan umum menurut syariah. 



Anas Prihadi, Miftah Nabila | Wakaf Klasik Dan 
Implementasi Wakaf Di Indonesia  

79  

Menurut Majelis Ulama Indonesia (MUI) menyatakan bahwa wakaf adalah: 

“Penahan harta yang dapat dimanfaatkan tanpa hilang benda atau pokoknya dengan cara 

tidak melakukan tindakan hukum terhadap benda tersebut (menjual, menghibahkan, atau 

mewariskannya), untuk digunakan (hasilnya) pada sesuatu yang diperbolehkan (tidak 

haram)” (Furqon, 2012: 37). 

Berdasarkan definisi di atas, wakaf di Indonesia mencakup wakaf yang berjangka 

dan selamanya. Hal ini membuat perwakafan di Indonesia lebih dinamis karena wakaf 

dapat dilakukan oleh semua lapisan masyarakat yang ingin ikut serta dalam menciptakan 

kesejahteraan umum. Perwakafan di Indonesia terdiri dari beberapa macam. Macam-

macam perwakafan di Indonesia tidak jauh berbeda dengan wakaf klasik pada umumnya, 

hanya saja seiring berkembangnya zaman wakaf dapat dilakukan dengan berbagai cara, 

antara lain wakaf uang dan melalui uang. Begitupun dengan rukun-rukun dalam wakaf 

semuanya sama, hanya saja dalam syarat - syaratnya ada beberapa yang berbeda. Hal ini 

dikarenakan menyesuaikan dengan zaman dan keadaan negara tersebut. 

Macam-Macam Perwakafan di Indonesia 

Macam-macam perwakafan dalam Buku Pintar Wakaf dikategorikan menjadi beberapa 

aspek diantaranya: 

1) Berdasarkan aspek penerima manfaat, wakaf dibagi menjadi tiga, yaitu: wakaf 

khairi, wakaf ahli, dan wakaf musytarakah yang mana manfaatnya diterima oleh 

keluarga dan juga masyarakat umum. 

2) Berdasarkan jangka waktunya, wakaf terbagi menjadi dua, yaitu; wakaf mukadda 

(wakaf selamanya) dan wakaf mu’aqqat (wakaf untuk jangka waktu tertentu). 

3) Berdasarkan aspek peruntukan harta wakaf, wakaf terbagi menjadi dua, yaitu; 

wakaf umum (penerima wakaf tidak ditentukan oleh wakif secara spesifik) dan 

wakaf khusus (penerima wakaf ditentukan oleh wakif secara spesifik). 

4) Berdasarkan aspek pemanfaatan harta benda wakaf, wakaf terbagi menjadi dua, 

yaitu; wakaf yang manfaatnya langsung diterima oleh penerima wakaf (mauquf 

alaih). Wakaf ini disebut sebagai wakaf mubayir, dan wakaf yang harus dikelola 

terlebih dahulu agar menghasilkan manfaat yang diberikan kepada penerimanya 

(mauquf alaih) atau disebut sebagai wakaf produktif (Badan Wakaf Indonesia, 

2019: 15-17). 

Unsur-Unsur dalam Pelaksanaan Wakaf 



ZISWAF ASFA Journal Volume 1 Number 1 (2023) 

80  

Pelaksanaan wakaf di Indonesia harus memenuhi unsur-unsur sebagai berikut: 

1) Wakif 

2) Nazhir 

3) Harta benda wakaf 

4) Ikrar wakaf peruntukan harta benda wakaf 

5) Jangka waktu wakaf sebagaimana dijelaskan dalam UU 41/2004 (BWI, 2019: 12) 

Mekanisme Berwakaf di Indonesia 

Melihat potensi wakaf yang besar di Indonesia, maka dipandang perlu untuk 

memahami mekanisme berwakaf di Indonesia agar benar menurut hukum yang berlaku 

di Indonesia. Di samping itu memahami jenis harta benda yang dapat diwakafkan 

diperlukan agar perkembangan wakaf di Indonesia berkembang pesat serta harta yang 

diwakafkan dapat dimanfaatkan dan dikelola dengan baik. 

a. Jenis-Jenis Harta Benda yang Dapat Diwakafkan 

1) Wakaf Benda Bergerak 

Wakaf benda bergerak, adalah harta benda yang tidak bisa habis karena dikonsumsi, 

meliputi; a) uang, b) logam mulia, c) surat berharga, d) kendaraan, e) hak atas kekayaan 

intelektual, f) hak sewa, g) benda bergerak lain sesuai dengan ketentuan syariah dan 

peraturan perundang-undangan yang berlaku (Abdullah, 2017:94). 

Menurut Peraturan Pemerintah Nomor 42 tahun 2006, harta benda wakaf terbagi menjadi: 

a) Benda Bergerak Selain Uang 

Benda digolongkan sebagai benda bergerak karena sifatnya yang dapat berpindah 

atau dipindahkan atau karena ketetapan undang-undang. Benda bergerak terbagi 

dalam benda bergerak yang dapat dihabiskan dan yang tidak dapat dihabiskan 

karena pemakaian. Benda bergerak yang dapat dihabiskan karena pemakaian tidak 

dapat diwakalkan, kecuali air dan bahan bakar minyak yang persediaannya 

berkelanjutan. Benda bergerak yang tidak dapat dihabiskan karena pemakaian 

dapat diwakafkan dengan memperhatikan ketentuan prinsip syariah. 

b) Benda bergerak karena sifatnya yang dapat diwakafkan 

Adapun benda bergerak karena sifatnya yang dapat diwakafkan meliputi: kapal, 

pesawat terbang, kendaraan bermotor, mesin atau peralatan industri yang tidak 

tertancap pada bangunan, logam dan batu mulia; dan/atau benda lainnya yang 



Anas Prihadi, Miftah Nabila | Wakaf Klasik Dan 
Implementasi Wakaf Di Indonesia  

81  

tergolong sebagai benda bergerak karena sifatnya dan memiliki manfaat jangka 

panjang. 

c) Benda bergerak selain uang yang dapat diwakafkan 

Benda bergerak selain uang karena Peraturan Perundang-undangan yang dapat 

diwakafkan sepanjang tidak bertentangan dengan prinsip syariah sebagai berikut: 

(1) Surat berharga yang berupa: saham, Surat Utang Negara, obligasi pada 

umumnya, surat berharga lainnya yang dapat dinilai dengan uang 

(2) Hak Atas Kekayaan Intelektual yang berupa: hak cipta, hak merk, hak paten, 

hak desain industri, hak rahasia dagang, hak sirkuit terpadu, hak perlindungan 

varietas tanaman, hak Iainnya. 

(3) Hak atas benda bergerak lainnya yang berupa: hak sewa, hak pakai dan hak 

pakai hasil atas benda bergerak; perikatan, tuntutan atas jumlah uang yang dapat 

ditagih atas benda bergerak, benda bergerak berupa uang (Abdullah, 2017:95). 

2) Wakaf Benda Tidak Bergerak 

Wakaf benda tidak bergerak ialah objek wakaf itu terus bersifat tetap ‘ain (dzat/pokok) 

yang memungkinkan dapat dimanfaatkan terus menerus. (Kementerian Agama, 2006:36). 

Wakaf benda tidak bergerak, meliputi: 

a) Hak atas tanah sesuai dengan ketentuan peraturan perundang-undangan yang 

berlaku baik yang sudah maupun yang belum terdaftar 

b) Bangunan atau bagian bangunan yang berdiri di atas tanah 

c) Tanaman dan benda lain yang berkaitan dengan tanah 

d) Hak milik atas satuan rumah susun sesuai dengan ketentuan peraturan 

perundangundangan yang berlaku 

e) Benda tidak bergerak lain sesuai dengan ketentuan syariah dan peraturan 

perundang-undangan yang berlaku (Abdullah, 2017:93). 

b. Tata Cara Berwakaf di Indonesia 

Secara umum tata cara wakaf di Indonesia adalah sebagai berikut: 

1) Pewakaf Wajib Bertemu Pihak Nadzir (Penerima) 

2) Mengucapkan Ikrar Wakaf. 

3) Penyampaian Akta Ikrar Wakaf Kepada Kementerian Agama dan Badan Wakaf 

Indonesia. 

4) Menyertakan Dokumen Sah akan Harta yang Ingin Diwakafkan. 



ZISWAF ASFA Journal Volume 1 Number 1 (2023) 

82  

Dalam Kompilasi Hukum Islam Pasal 223 disebutkan Tentang Tata Cara Perwakafan 

sebagai berikut: 

1) Pihak yang hendak mewakafkan dapat menyatakan Ikrar Wakaf di hadapan 

Pejabat Pembuat Akta Ikrar Wakaf untuk melaksanakan Ikrar Wakaf. 

2) Isi dan bentuk Ikrar Wakaf ditetapkan oleh Menteri Agama. 

3) Pelaksanaan Ikrar, demikian pula pembuatan Akta Ikrar Wakaf, dianggap sah jika 

dihadiri dan disaksikan oleh sekurang-kurangnya 2 (dua) orang saksi. 

4) Dalam melaksanakan ikrar seperti dimaksud ayat (1) pihak yang mewakafkan 

diharuskan menyerahkan kepada pejabat yang tersebut dalam Pasal 215 ayat (6), 

surat-surat sebagai berikut: 

a) Tanda bukti pemilikan harta benda. 

b) Jika benda yang diwakafkan berupa benda tidak bergerak, maka harus disertai 

surat keterangan dari Kepala Desa, yang diperkuat oleh Camat setempat yang 

menerangkan pemilikan benda tidak bergerak dimaksud. 

c) Surat atau dokumen tertulis yang merupakan kelengkapan dari benda tidak 

bergerak yang bersangkutan (Haq, 2022:42). 

1) Tata Cara Wakaf Tanah 

Tanah merupakan jenis wakaf yang sangat lumrah di kalangan masyarakat dan 

merupakan jenis wakaf benda tidak bergerak. Adapun tata cara berwakaf tanah yang 

diatur oleh Badan Wakaf Indonesia (BWI) adalah Sebagai berikut: 

a) Wakif atau kuasanya datang menghadap Kepala Kantor Urusan Agama (KUA) selaku 

pejabat pembuat akta ikrar wakaf (PPAIW) dengan membawa: 

(1) Dokumen asli kepemilikan tanah; 

(2) Surat keterangan tidak dalam sengketa/perkara, tidak terbebani segala jenis 

sitaan, atau tidak dijaminkan dari instansi yang berwenang; 

(3) Nama dan identitas diri (KTP) wakif, nazhir, dan saksi 

b) Wakif atau kuasanya mengucapkan ikrar wakaf kepada nazhir dengan disaksikan oleh 

dua orang saksi di hadapan pejabat pembuat akta ikrar wakaf tanah, yaitu kepala 

KUA. 

c) PPAIW menerbitkan akta ikrar wakaf (AIW) rangkap 7 (tujuh) untuk disampaikan 

kepada: 

(1) Wakif, 



Anas Prihadi, Miftah Nabila | Wakaf Klasik Dan 
Implementasi Wakaf Di Indonesia  

83  

(2) Nazhir, 

(3) Mauquf ‘alaih, 

(4) Kepala Kantor Kementerian Agama Kabupaten/Kota, 

(5) Kantor Pertanahan Kabupaten/Kota 

(6) Badan Wakaf Indonesia, dan 

(7) Instansi berwenang lainnya. 

d) PPAIW menerbitkan surat pengesahan nazhir. 

e) PPAIW atau Nazhir mengajukan pendaftaran nazhir kepada Badan Wakaf Indonesia. 

f) PPAIW atau nazhir mendaftarkan tanah wakaf kepada Kantor Pertanahan 

Kabupaten/Kota (Badan Wakaf Indonesia, 2019:17). 

Dari tata cara berwakaf di atas kita dapatkan alur tata cara berwakaf yang dapat dilihat 

pada gambar berikut: 

Gambar 1. Tata Cara Berwakaf 

 
2) Tata Cara Wakaf Uang 

Selain wakaf tanah atau barang, wakaf dapat dilakukan dalam bentuk uang. Hal 

ini tertuang dalam Perkembangan hukum wakaf seperti dalam Pasal 15 ayat (3) Undang-

Undang Republik Indonesia Nomor 41 Tahun 2004 bahwa berwakaf dapat pula berupa 

benda bergerak seperti: uang, logam mulia, surat berharga, kendaraan, hak kekayaan 

intelektual, hak sewa, dan benda bergerak lainnya (Utama, 2017: 9) sehingga wakaf tidak 

hanya terbatas pada tanah tapi juga bisa dengan uang. 

Adapun tata cara berwakaf uang yang diatur oleh Badan Wakaf Indonesia (BWI) 

adalah sebagai berikut: 

a) Wakif atau kuasanya datang ke Lembaga Keuangan Syariah Penerima Wakaf Uang 

(LKS-PWU); 



ZISWAF ASFA Journal Volume 1 Number 1 (2023) 

84  

b) Wakif mengisi Akta Ikrar Wakaf (AIW) dan melampirkan foto kopi identitas diri 

yang berlaku; 

c) Wakif menyetorkan nominal wakaf ke rekening nazhir; 

d) Wakif mengucapkan ikrar wakaf dan menandatangani AIW dengan disaksikan dua 

orang saksi dan seorang pejabat bank yang bertindak sebagai PPAIW. 

e) LKS-PWU mencetak AIW dan sertifikat wakaf uang (SWU) lima rangkap untuk 

diberikan kepada; wakif, nazhir, LKS-PWU, Kementerian Agama, dan Badan Wakaf 

Indonesia. 

f) PPAIW menerbitkan surat pengesahan nazhir; 

g) PPAIW atau Nazhir mengajukan pendaftaran nazhir kepada Badan Wakaf Indonesia. 

h) PPAIW atau nazhir mendaftarkan jumlah uang yang diwakafkan kepada Kantor 

Pertanahan Kabupaten/Kota (Badan Wakaf Indonesia, 2019:18). 

Dari penjelasan di atas kita dapatkan alur tata cara berwakaf uang yang dapat dilihat pada 

gambar berikut: 

Gambar 2. Skema Wakaf Uang 

 
 

c. Wakaf Produktif 

Wakaf produktif merupakan salah satu strategi dalam mengupayakan 

kesejahteraan ekonomi masyarakat. Karena dalam wakaf produktif, harta benda yang 

diwakafkan dikelola sehingga menghasilkan keuntungan untuk kesejahteraan umum 

dengan syarat nilai pokok harta benda wakaf harus dijamin kelestariannya. 

1) Tinjauan Umum Wakaf Produktif 



Anas Prihadi, Miftah Nabila | Wakaf Klasik Dan 
Implementasi Wakaf Di Indonesia  

85  

Wakaf produktif (Wakaf istitsmari), yaitu harta benda wakaf yang harus dikelola 

terlebih dahulu agar menghasilkan manfaat yang diberikan kepada mauquf alaih. Macam-

macam wakaf produktif dapat beruoa wakaf: 1) wakaf uang, 2) wakaf uang tunai, 3) 

Sertifikat wakaf tunai, 4) Wakaf Saham. Wakaf produktif yang sudah dikoordinir oleh 

Departemen Agama RI yang meliputi seluruh Indonesia dapat diberdayakan secara 

maksimal dalam bentuk asset wakaf yang menghasilkan produk barang atau jasa, dan 

asset wakaf yang berbentuk investasi usaha (Choiriyah, 2017:33). 

2) Pengelolaan Wakaf Produktif 

Dana wakaf yang telah terkumpul akan dibelikan aset produktif yang kemudian 

dikelola untuk menghasilkan keuntungan. Selanjutnya keuntungan tersebut disalurkan 

untuk kepentingan sosial. Ketika memiliki aset produktif, maka akan lebih memudahkan 

masyarakat dalam mengembangkan ekonomi yang bukan hanya berorientasi keuntungan 

semata, namun juga untuk kemaslahatan umat. Pada pengelolaan wakaf produktif, pihak 

utama paling berperan berhasil atau tidaknya dalam pemanfaatan harta wakaf produktif 

adalah Nazhir. Berikut ini adalah skema wakaf produktif. 

 

Gambar 3. Skema Wakaf Produtif 

 
 

Contoh dari pengelolaan wakaf produktif pada sektor riil adalah Rumah Sakit 

Mata Achmad Wardi, merupakan rumah sakit mata pertama di dunia yang berbasis wakaf. 

Rumah sakit khusus mata yang didirikan oleh Badan Wakaf Indonesia (BWI) bekerja 

sama dengan Dompet Dhuafa (DD) di Kota Serang, Banten. 

 

Gambar 4. Pengelolaan Wakaf Produktif Bidang Kesehatan 



ZISWAF ASFA Journal Volume 1 Number 1 (2023) 

86  

 
 

Contoh dari pengelolaan wakaf produktif pada sektor komersil diantaranya adalah 

dalam sektor properti berupa pembangunan gedung perkantoran, toko ritel, pasar, hotel, 

rumah makan, lain sebagainya. Bentuk lain dari pengelolaan wakaf produktif dengan 

skema proyek langsung, diantaranya dalam sektor pertanian dan perkebunan, 

diantaranya: 

Gambar 5. Pengelolaan Wakaf Produktif Bidang Perkebunan 

 
 

Pengelolaan wakaf produktif terbukti berpengaruh positif dan signifikan terhadap 

kesejahteraan masyarakat. Semakin baik pengelolaan wakaf yang dilakukan oleh lembaga 

wakaf, maka secara tidak langsung akan meningkatkan kesejahteraan masyarakat dengan 

pemberdayaan ekonomi yang baik. 



Anas Prihadi, Miftah Nabila | Wakaf Klasik Dan 
Implementasi Wakaf Di Indonesia  

87  

Adapun Manfaat yang didapatkan dari Pengelolaan aset melalui wakaf produktif, 

sebagai berikut: 

a. Meningkatkan Nilai Harta 

Pengelolaan wakaf produktif pada instrumen yang berisiko rendah tetapi berimbas 

hasil optimal, maka aset wakaf dapat berkembang lebih besar dan banyak manfaatnya 

dibandingkan nilai wakaf yang diberikan di awal. 

b. Keberlanjutan (sustainability) Manfaat Harta 

Karena pengelolaan harta secara profesional yang dilakukan nazhir, maka nilai 

manfaatnya bisa lebih panjang daripada penggunaan konsumtif yang dilakukan untuk 

kepentingan jangka pendek wakif. 

c. Penyeimbang Manajemen Harta 

Pengelolaan harta wakif menjadi lebih seimbang, karena selain investasi untuk 

masa depan dunianya, wakif juga telah memiliki bekal amal akhirat yang 

diinvestasikannya dalam bentuk wakaf. 

d. Distribusi Kekayaan Merata 

Kekayaan wakif tidak hanya untuk wakif pribadi, tetapi juga mengalir untuk 

keluarga dan masyarakat yang membutuhkannya. Hal ini sekaligus juga bermanfaat untuk 

mengurangi beban sosial, karena semakin besar hasil pengelolaan wakafnya, semakin 

besar pula manfaatnya, untuk kemaslahatan umat. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan dari analisis yang telah dilakukan, disimpulkan bahwa pandangan 

wakaf yang berbeda-beda menurut para ulama menjadikan wakaf dalam era modern lebih 

fleksibel dan dinamis. Wakaf merupakan penahan harta yang dapat dimanfaatkan untuk 

kepentingan umat tanpa hilang benda atau pokoknya dan hasil atau manfaatnya dapat 

digunakan untuk kepentingan bersama atau yang membutuhkan. Hal ini merupakan 

bentuk ummat Islam dalam mendekatkan diri kepada Allah Swt dan upaya dalam 

menjungjung tinggi kemashlahatan umat Islam kerena dapat saling tolong menolong 

melalui wakaf serta dapat mensejahterakan masyarakat. 

Penerapan wakaf di Indonesia sudah tertuang dalam undang-undang negara dengan 

adanya mekanisme alur tata cara berwakaf yang diatur oleh Badan Wakaf Indonesia 

(BWI). Hal ini menandakan secara perwakafan di Indonesia sudah berjalan sistematis 



ZISWAF ASFA Journal Volume 1 Number 1 (2023) 

88  

sehingga perwakafaan di Indonesia dapat tercatat secara administrasi dan dapat 

dipertanggungjawabkan. Wakaf produktif merupakan harta benda wakaf yang harus 

dikelola terlebih dahulu agar menghasilkan manfaat yang diberikan kepada mauquf alaih 

sehingga pemerataan kekayaan dapat terjadi serta sebagai wujud kekuatan ekonomi umat 

Islam khususnya di Indonesia. Karena wakaf produktif akan terus menghasilkan dengan 

tidak menghilangkan harta pokoknya sebagai wakaf. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdullah, J. (2017). Tata Cara dan Pengelolaan Wakaf Uang di Indonesia. Jurnal Zakat 

dan Wakaf (ZISWAF), 4(1). http://dx.doi.org/10.21043/ziswaf.v4i1.3033  

Abdussaman. Z. (2021). Metode Penelitian Kualitatif. Cet I. Makassar: Syakir Media 

Press. 

Al-Bajuri, I. B. M. B. A. (2020). Hasyiyah al-Bajuri. jilid 3. cet. II. Jedah: Dar Minhaj. 

Al-Ghazy, A. M. B. Q. (2020). Fathu Qorib al-Mujib. Damaskus: Muasasah Risalah. 

Al-Kabisi, M. A. A. (2004). Hukum Wakaf, Terj. Ahrul Sani Faturrahman. Jakarta: 

Dompet Dhuafa Republika. 

Asy-Syirbiniy, M. B. K. (2013). al-Iqna’ fi Halli Alfadz Abi Syuja’, jilid 2. cet. I. Beirut: 

Dar Ibn Hazm.  

Asy-Syarbini. (tt). Mughni al-Muhtaj. Kairo: Mushthafa Halabi. 

Bayinah, A. N., dkk. (2021). Perencanaan Wakaf. Jakarta: Komite Nasional Ekonomi 

dan Keuangan Syariah. 

Badan Wakaf Indonesia. (2019). Buku Pintar Wakaf. Jakarta: Badan Wakaf Indonesia. 

Choiriyah, (2017). Wakaf Produktif dan Tata Cara Pengelolaannya, Jurnal Islamic 

Banking, 2(2). https://doi.org/10.36908/isbank.v2i2.29  

Fikri, A. (1938). Al-Mu’amalat al-Maliyah wa al-Adabiyah. Mesir: Mushthafa al-Babi 

al-Halabi. 

Furqon, A. (2012). Wakaf Sebagai Solusi Permasalahan-Permasalahan Dunia Pendidikan 

di Indonesia. Jurnal Hukum Islam (JHI), 10(1). 

https://doi.org/10.28918/jhi.v10i1.573  

Haq, F. (2022). Hukum Perwakafan Indonesia. Surabaya: UIN Sunan Ampel. 

Idham, K. B. (2003). Fiqih Wakaf. Jakarta: Direktorat Jenderal Bimas Islam dan 

Penyelenggaraan Haji. 

Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI V). 

Kementrian Agama Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam. (tt).  Pedoman 

Pengelolaan dan Perkembangan wakaf. Jakarta: Kementrian Agama. 

http://dx.doi.org/10.21043/ziswaf.v4i1.3033
https://doi.org/10.36908/isbank.v2i2.29
https://doi.org/10.28918/jhi.v10i1.573


Anas Prihadi, Miftah Nabila | Wakaf Klasik Dan 
Implementasi Wakaf Di Indonesia  

89  

Musthafa, K. (1996). Al-Fiqh Al-Manhajy alaa Madzhabil Al-Imam As-Syafi’i. cet. III. 

Beirut: Daar Qalam. 

Sabiq, S. (1971). Fiqhu as-Sunnah. Lebanon: Dar al-'Arabi. 

Sesse, M. S. (2010). Wakaf dalam perspektif Fikih dan Hukum Nasional. Jurnal Hukum 

Diktum, 8(2). https://doi.org/10.35905/diktum.v8i2.306  

Utama, S. M. (2017). Penegakan Hukum Perwakafan di Indonesia. Jurnal Hukum 

Mimbar Justitia, 3(1). https://doi.org/10.35194/jhmj.v3i1.7  

Zuhaili, W. (2019). Ma’usuah Fiqh Al-Islamy wa Qadhaya Mu’ashiroh. jilid 8. cet. V. 

Beirut: Dar Fikr. 

Zahrah, A. (1971). Muhadharat fi al-Waqf. Beirut: Dar al-Fikr al-‘Arabi.  

 

 

 

https://doi.org/10.35905/diktum.v8i2.306
https://doi.org/10.35194/jhmj.v3i1.7

